目录

[金剛般若波羅蜜經 羽 97](#_Toc494559811)

金剛般若波羅蜜經 羽

陳天竺三藏眞諦 譯

如是我聞.一時,佛婆伽婆住舍衛國

祇陁樹林給孤獨園,與大比丘衆千

二百五十人俱.爾時,世尊於日前分,

著衣持鉢,入舍衛大國,而行乞食.於

其國中,次第行乞,還至本處,飯食事

訖.於中後時,收衣鉢,洗足已,如常敷

座,加趺安坐,端身而住,正念現前.時,

諸比丘俱往佛所,至佛所已,頂禮佛

足,右遶三帀,卻坐一面.

爾時,淨命須菩提於大衆中,共坐聚

集.時,淨命須菩提卽從座起,偏袒右

肩,頂禮佛足,右膝著地,向佛合掌,而

白佛言:「希有.世尊,如來、應供正遍覺

知,善護念諸菩薩摩訶薩,由無上利

益故,善付囑諸菩薩摩訶薩,由無上

教故.世尊,若善男子、善女人,發阿耨

多羅三藐三菩提心,行菩薩乘,云何

應住,云何修行,云何發起菩薩心?」淨

命須菩提作是問已.

爾時,世尊告須菩提:「須菩提,善哉,善

哉!如是善男子,如來善護念諸菩薩

摩訶薩,無上利益故,善付囑諸菩薩

摩訶薩,無上教故.須菩提,是故汝今

一心諦聽,恭敬善思念之.我今當爲

汝說.如菩薩發菩提心,行菩薩乘,如

是應住,如是修行,如是發心.」須菩提

言:「唯然,世尊.」

佛告須菩提:「須菩提,善男子、善女人,

發菩提心,行菩薩乘,應如是發心,所

有一切衆生類攝若卵生,若胎生,若

濕生,若化生,若有色,若無色,若有想,

若無想,若非有想,若非無想乃至衆

生界及假名說,如是衆生我皆安置

於無餘涅槃.如是涅槃無量衆生已

無一衆生被涅槃者.何以故?須菩提,

若菩薩有衆生想,卽不應說名爲菩

薩.何以故?須菩提,一切菩薩無我想、

衆生想、壽者想、受者想.

復次,須菩提,菩薩不著己類,而行布

施,不著所餘,行於布施,不著色、聲、香、

味觸法應行布施須菩提菩薩應如

是行施,不著相想.何以故?須菩提,若

菩薩無執著心,行於布施,是福德聚

不可數量.須菩提,汝意云何?東方虛

空可數量不?」須菩提言:「不可,世尊.」佛

言:「如是.須菩提,南西北方、四維、上下

十方虛空可數量不?」須菩提言:「不可,

世尊.」佛言:「如是.須菩提,若菩薩無執

著心,行於布施,是福德聚,亦復如是,

不可數量.須菩提,汝意云何?可以身

相勝德,見如來不?」「不能.世尊,何以故?

如來所說身相勝德,非相勝德.」「何以

故?須菩提,凡所有相皆是虛妄,無所

有相卽是眞實,由相無相應見如來.」

如是說已.

淨命須菩提白佛言:「世尊,於今現時

及未來世,頗有菩薩聽聞正說如是

等相此經章句,生實想不?」佛告須菩

提:「莫作是說.於今現時及未來世,頗

有菩薩聽聞正說如是等相此經章

句,生實想不?何以故?須菩提,於未來

世,實有衆生得聞此經,能生實想.復

次,須菩提,於未來世,後五百歲正法

滅時,有諸菩薩摩訶薩持戒修福及

有智慧.須菩提,是諸菩薩摩訶薩非

事一佛,非於一佛,種諸善根已事無

量百千諸佛,已於無量百千佛所,而

種善根若有善男子善女人聽聞正

說如是等相此經章句,乃至一念生

實信者.須菩提,如來悉知是人,悉見

是人.須菩提,是善男子、善女人,生長

無量福德之聚.何以故?須菩提,是諸

菩薩無復我想、衆生想、壽者想、受者

想,是諸菩薩無法想,非無法想,無想

非無想.何以故?須菩提,是諸菩薩若

有法想,卽是我執及衆生、壽者、受者

執須菩提,是故菩薩不應取法,不應

取非法.爲如是義故,如來說若觀行

人解筏喩經,法尚應捨,何況非法?」

復次,佛告淨命須菩提:「須菩提,汝意

云何?如來得阿耨多羅三藐三菩提

耶?如來有所說法耶」須菩提言:「如我

解佛說義,無所有法如來所得名阿

耨多羅三藐三菩提,亦無有法如來

所說.何以故?是法如來所說不可取,

不可言,非法,非非法.何以故?一切聖

人皆以無爲眞如所顯現故.須菩提,

汝意云何?以三千大千世界遍滿七

寶,若人持用布施,是善男子、善女人,

因此布施,生福多不?」須菩提言:「甚多.

世尊,甚多.修伽陁,是善男子、善女人,

因此布施,得福甚多.何以故?世尊,此

福德聚卽非福德聚.是故,如來說福

德聚.」佛言:「須菩提,若善男子、善女人,

以三千大千世界遍滿七寶,持用布

施,若復有人從此經中,受四句偈,爲

他正說,顯示其義,此人以是因緣,所

生福德最多於彼無量無數.何以故?

須菩提,如來無上菩提從此福成,諸

佛世尊從此福生.何以故?須菩提,所

言佛法者,卽非佛法,是名佛法.須菩

提,汝意云何?須陁洹能作是念:「我得

須陁洹果.」,不?」須菩提言:「不能.世尊.何

以故?世尊,實無所有能至於流,故說

須陁洹,乃至色、聲、香、味、觸、法亦復如.

是故,名須陁洹,斯陁含名一往來,實

無所有能至往來.是名斯陁含,阿那

含名爲不來,實無所有能至不來.是

名阿那含.」佛言:「須菩提,汝意云何?阿

羅漢能作是念:「我得阿羅漢果.」,不?」須

菩提言:「不能.世尊,何以故,實無所有.

名阿羅漢.世尊,若阿羅漢作是念:「我

得阿羅漢果.」.此念卽是我執、衆生執、

壽者執、受者執.世尊,如來阿羅訶三

藐三佛陁讚我住無諍三昧,人中最

爲第一.世尊,我今已得阿羅漢,離三

有欲.世尊,我亦不作是念:「我是阿羅

漢.」.世尊,我若有是念我已得阿羅漢

果,如來則應不授我記住無諍三昧

人中.須菩提,善男子最爲第一,實無

所住住於無諍住於無諍.」

佛告須菩提:「汝意云何?昔從然燈如

來阿羅訶三藐三佛陁所,頗有一法

如來所取不?」須菩提言:「不取.世尊,實

無有法昔從然燈如來阿羅訶三藐

三佛陁所,如來所取.」佛告須菩提:「若

有菩薩作如是言:「我當莊嚴淸淨佛

土.」而此菩薩說虛妄言.何以故?須菩

提,莊嚴佛土者如來說非莊嚴.是故,

莊嚴淸淨佛土.須菩提,是故菩薩應

生如是無住著心,不住色、聲、香、味、觸

法生心,應無所住而生其心.須菩提,

譬如有人體相勝大如須彌山.須菩

提,汝意云何?如是體相爲勝大不?」須

菩提言:「甚大.世尊,何以故?如來說非

有名爲有身此非是有故說有身

佛告須菩提:「汝意云何?於恒伽所有

諸沙,如其沙數所有恒伽,諸恒伽沙

寧爲多不?」須菩提言:「甚多.世尊,但諸

恒伽尚多無數,何況其沙?」佛言:「須菩

提,我今覺汝,我今示汝,諸恒伽中所

有沙數爾許世界.若有善男子、善女

人,以七寶遍滿,持施如來應供正遍

覺知.須菩提,汝意云何?此人以是因

緣,得福多不?」須菩提言:「甚多.世尊,甚

多.修伽陁,此人以是因緣,生福甚多.」

「須菩提,若善男子、善女人,以七寶遍

滿爾所恒伽沙世界,持用布施.若善

男子、善女人,從此經典乃至四句偈

等,恭敬受持,爲他正說,是人所生福

德最勝於彼無量無數.復次,須菩提

隨所在處,若有人能從是經典乃至

四句偈等讀誦講說,當知此處於世閒

中,卽成支提,一切人、天、阿修羅等皆

應恭敬,何況有人盡能受持讀誦如

此經典當知是人則與無上希有之

法,而共相應,是土地處大師在中,或

隨有一可尊重人.」佛說是已,淨命須

菩提白佛言:「世尊,如是經典名號云

何,我等云何奉持?」佛告須菩提:「此經

名般若波羅蜜.以是名字,汝當奉持.

何以故?須菩提,是般若波羅蜜如來

說非般若波羅蜜.須菩提,汝意云何?

頗有一法一佛說不?」須菩提言:「無有.

世尊,無有一法一如來說.」佛告須菩

提:「三千大千世界所有微塵是爲多

不?」須菩提言:「此世界微塵甚多.世尊,

甚多.修伽陁,何以故?世尊,此諸微塵

如來說非微塵故,名微塵.此諸世界

如來說非世界故,說世界.」佛告須菩

提:「汝意云何?可以三十二大人相,見

如來不?」須菩提言:「不可.世尊,何以故?

此三十二大人相如來說非相故,說

三十二大人相.」

佛告須菩提:「若有善男子善女人如

諸恒河所有沙數,如是沙等身命捨

以布施,若有善男子、善女人,從此經

典乃至四句偈等恭敬受持,爲他正

說,此人以是因緣,生福多彼無量無

數.」爾時,淨命須菩提由法利疾,卽便

悲泣收淚而言:「希有.世尊,希有.修伽

陁,如此經典如來所說:「我從昔來至

得聖慧.」,未曾聞說如是經典.何以故?

世尊說般若波羅蜜卽非般若波羅

蜜,故說般若波羅蜜.世尊當知是人

則與無上希有之法而共相應,聞說

經時,能生實想.世尊,是實想者實非

有想.是故,如來說名實想,說名實想.

世尊,此事於我非爲希有,正說經時

我生信解.世尊,於未來世,若有衆生

恭敬受持,爲他正說,當知是人則與

無上希有之法而共相應.世尊,此人

無復我想、衆生想、壽者想、受者想.何

以故?我想、衆生想、壽者想、受者想卽

是非想.何以故?諸佛世尊解脫諸想

盡無餘故.說是言已.」佛告須菩提:「如

是.須菩提,如是.當知是人則與無上

希有之法而共相應,是人聞說此經,

不驚,不怖,不畏.何以故?須菩提,此法

如來所說是第一波羅蜜,此波羅蜜

如來所說,無量諸佛亦如是說.是故,

說名第一波羅蜜.

復次,須菩提,如來忍辱波羅蜜卽非

波羅蜜.何以故?須菩提,昔時,我爲迦

陵伽王,斬斫身體,骨肉雖碎.我於爾

時,無有我想、衆生想、壽者想、受者想,

無想非無想.何以故?須菩提,我於爾

時,若有我想、衆生想、壽者想、受者想,

是時則應生瞋恨想.須菩提,我憶過

去五百生作大仙人,名曰說忍.於爾所

生中,心無我想、衆生想、壽者想、受者

想.是故,須菩提,菩薩摩訶薩捨離一

切想,於無上菩提應發起心,不應生

住色心,不應生住聲、香、味、觸心,不應

生住法心,不應生住非法心,不應生

有所住心.何以故?若心有住,則爲非

住,故如來說菩薩無所住心應行布

施.復次,須菩提,菩薩應如是行施,爲

利益一切衆生,此衆生想卽是非想,

如是一切衆生如來說卽非衆生.何

以故?諸佛世尊遠離一切想故.須菩

提,如來說實,說諦,說如,說非虛妄.復

次,須菩提,是法如來所覺,是法如來

所說,是法非實非虛.須菩提,譬如有

人在於盲暗,如是當知菩薩墮相行

墮相施.須菩提,如人有目夜已曉,晝

日光照,見種種色,如是當知菩薩不

墮於相,行無相施.

復次,須菩提,於未來世,若有善男子、

善女人,受持讀誦修行,爲他正說如

是經典,如來悉知是人,悉見是人,生

長無量福德之聚.

復次,須菩提,若有善男子、善女人,於

日前分,布施身命,如上所說諸河沙

數.於日中分,布施身命,於日後分,布

施身命,皆如上說諸河沙數.如是無

量百千萬億劫,以身命,布施,若復有

人聞此經典不起誹謗,以是因緣,生

福多彼無數無量,何況有人書寫受

持讀誦,教他修行,爲人廣說?

復次,須菩提,如是經典不可思量,無

能與等,如來但爲憐愍利益,能行無

上乘及行無等乘人說.若復有人於

未來世,受持讀誦,教他修行正說是

經,如來悉知是人,悉見是人,與無數

無量不可思議無等福聚,而共相應.

如是等人由我身分,則能荷負無上

菩提.何以故?須菩提,如是經典若下

願樂人及我見、衆生見、壽者見、受者

見,如此等人能聽能修讀誦,教他正

說,無有是處.復次,須菩提,隨所在處,

顯說此經,一切世閒天、人、阿修羅等

皆應供養,作禮右遶,當知此處於世

閒中,卽成支提.須菩提,若有善男子、

善女人,受持讀誦,教他修行正說如

是等經,此人現身受輕賤等,過去世

中所造惡業,應感生後惡道果報,以

於現身受輕苦故,先世罪業及苦果

報則爲消滅,當得阿耨多羅三藐三

菩提.須菩提,我憶往昔無數無量過

於算數大劫過去,然燈如來阿羅訶三

藐三佛陁後,八萬四千百千俱胝諸佛

如來已成佛竟,我皆承事供養恭敬

無空過者.若復有人於後末世五百

歲時,受持讀誦,教他修行正說此經.

須菩提,此人所生福德之聚,以我往

昔承事供養諸佛如來所得功德,比

此功德百分不及一,千萬億分不及

一,窮於算數不及其一,乃至威力品

類相應,譬喩所不能及.須菩提,若善

男子善女人於後末世,受持讀誦如

此等經,所得功德我若具說.若有善

男子、善女人,諦聽憶持爾所福聚,或

心迷亂及以顚狂.復次,須菩提,如是

經典不可思議,若人修行及得果報

亦不可思議.」

爾時,須菩提白佛言:「世尊,善男子、善

女人,發阿耨多羅三藐三菩提心,行

菩薩乘,云何應住,云何修行,云何發

起菩薩心?」佛告須菩提:「善男子、善女

人,發阿耨多羅三藐三菩提心者,當

生如是心:「我應安置一切衆生,令入

無餘涅槃.」.如是般涅槃無量衆生已,

無一衆生被涅槃者.何以故?須菩提,

若菩薩有衆生想,則不應說名爲菩

薩.何以故?須菩提,實無有法名爲能

行菩薩上乘.

須菩提,汝意云何?於然燈佛所,頗有

一法,如來所得名阿耨多羅三藐三

菩提不?」須菩提言:「不得.世尊,於然燈

佛所,無有一法,如來所得名阿耨多

羅三藐三菩提.」佛言:「如是.須菩提,如

是.於然燈佛所,無有一法,如來所得

名阿耨多羅三藐三菩提.須菩提,於

然燈佛所,若有一法,如來所得名阿

耨多羅三藐三菩提,然燈佛則不授

我記:「婆羅門,汝於來世,當得作佛,號

釋迦牟尼多陁阿伽度阿羅訶三藐

三佛陁.」.須菩提,由實無有法,如來所

得名阿耨多羅三藐三菩提.是故,然

燈佛與我授記,作如是言:「婆羅門,汝

於來世,當得作佛,號釋迦牟尼多陁

阿伽度阿羅訶三藐三佛陁.」.何以故?

須菩提,如來者眞如別名.須菩提,若

有人說如來得阿耨多羅三藐三菩

提,是人不實語.何以故?須菩提,實無

有法,如來所得名阿耨多羅三藐三

菩提.

須菩提,此法如來所得無實無虛.是

故,如來說一切法皆是佛法.須菩提,

一切法者非一切法故,如來說名一

切法.須菩提,譬如有人遍身大身.」須

菩提言:「世尊,是如來所說遍身大身,

則爲非身.是故說名遍身大身.佛言:

「如是.須菩提,如是.須菩提,若有菩薩

說如是言:「我當般涅槃一切衆生.」,則

不應說名爲菩薩.須菩提,汝意云何?

頗有一法名菩薩不?」須菩提言:「無有,

世尊.」佛言:「須菩提,是故如來說一切

法無我,無衆生,無壽者,無受者.須菩

提,若有菩薩說如是言:「我當莊嚴淸

淨佛土.」,如此菩薩說虛妄言,何以故?

須菩提,莊嚴佛土者,如來說則非莊

嚴.是故,莊嚴淸淨佛土.須菩提,若菩

薩信見諸法無我諸法無我如來應

供正遍覺說是名菩薩,是名菩薩.

須菩提,汝意云何?如來有肉眼不?」須

菩提言:「如是.世尊,如來有肉眼.」佛言:

「須菩提,汝意云何?如來有天眼不?」須

菩提言:「如是.世尊,如來有天眼.」佛言:

「須菩提,汝意云何?如來有慧眼不?」須

菩提言:「如是.世尊,如來有慧眼.」佛言:

「須菩提,汝意云何?如來有法眼不?」須

菩提言:「如是.世尊,如來有法眼.」佛言:

「須菩提,汝意云何?如來有佛眼不?」須

菩提言:「如是.世尊,如來有佛眼.」

「須菩提,汝意云何?於恒伽江所有諸

沙,如其沙數所有恒伽,如諸恒伽所

有沙數世界,如是寧爲多不?」須菩提

言:「如是.世尊,此等世界其數甚多.」佛

言:「須菩提,爾所世界中所有衆生我

悉見知心相續住有種種類.何以故?

須菩提,心相續住如來說非續住,故

說續住.何以故?須菩提,過去心不可

得,未來心不可得,現在心不可得.須

菩提,汝意云何?若有人以滿三千大

千世界七寶,而用布施,是善男子、善

女人,以是因緣,得福多不?」須菩提言:

「甚多,世尊.甚多,修伽陁.」佛言:「如是.須

菩提,如是彼善男子、善女人,以是因

緣,得福聚多.」佛言:「須菩提,若福德聚,

但名爲聚如來,則不應說是福德聚,

是福德聚.

須菩提,汝意云何?可以具足色身觀

如來不?」須菩提言:「不可.世尊,不可以

具足色身觀於如來.何以故?此具足

色身如來說非具足色身.是故如來

說名具足色身.」佛言:「須菩提,汝意云

何?可以具足諸相觀如來不?」須菩提

言:「不可.世尊,不可以具足諸相觀於

如來.何以故?此具足相如來說非具

足相.是故如來說具足相.」佛言:「須菩

提,汝意云何?如來有如是意,我今實

說法耶?須菩提,若有人言:「如來實能

說法.」,汝應當知是人由非實有及以

邪執,起誹謗我.何以故?須菩提,說法,

說法實無有法,名爲說法.」爾時,須菩

提白佛言:「世尊,頗有衆生於未來世,

聽聞正說如是等相此經章句,生實

信不?」佛告須菩提:「彼非衆生,非非衆

生.何以故?須菩提,彼衆生者,如來說

非衆生,非非衆生,故說衆生.

須菩提,汝意云何?頗有一法如來所

得名阿耨多羅三藐三菩提不?」須菩

提言:「不得.世尊,無有一法如來所得

名阿耨多羅三藐三菩提.」佛言:「如是.

須菩提,如是乃至無有如微塵法如

來所捨如來所得.是故,說名阿耨多

羅三藐三菩提平等平等.復次,須菩

提,諸佛覺知無有差別.是故,說名阿

耨多羅三藐三菩提.復次,須菩提,此

法平等無有高下,是名阿耨多羅三

藐三菩提.復次,須菩提,由法無我,無

衆生,無壽者,無受者等,此法平等,故

名阿耨多羅三藐三菩提.復次,須菩

提,由實善法具足圓滿,得阿耨多羅

三藐三菩提.須菩提,所言善法善法

者,如來說非法,故名善法.須菩提,三

千大千世界所有諸須彌山王如是

等七寶聚滿此世界,有人持用布施,

若人從此般若波羅蜜經乃至四句

偈等,受持讀誦,爲他正說所得功德,

以前功德比此功德百分不及一,千

萬億分不及一,窮於算數不及其一,

乃至威力品類相應譬喩所不能及.

須菩提,汝意云何?如來作是念:「我度

衆生耶?」.須菩提,汝今不應作如是念.

何以故?實無衆生如來所度.須菩提,

若有衆生如來所度,卽是我執、衆生

執、壽者執、受者執.須菩提,此我等執

如來說非執,嬰兒凡夫衆生之所執

故.須菩提,嬰兒凡夫衆生者如來說

非衆生故,說嬰兒凡夫衆生.須菩提,

汝意云何?可以具足相觀如來不?」須

菩提言:「如我解佛所說義,不以具足

相應觀如來.」佛言:「如是.須菩提,如是

不以具足相應觀如來.何以故?若以

具足相觀如來者,轉輪聖王應是如

來.是故不以具足相應觀如來.」是時,

世尊而說偈言:

若以色見我以音聲求我是人行邪道

不應得見我.由法應見佛調御法爲身

此法非識境 法如深難見.

「須菩提,汝意云何?如來可以具足相,

得阿耨多羅三藐三菩提不?須菩提,

汝今不應作如是見,如來以具足相

得阿耨多羅三藐三菩提.何以故?須

菩提,如來不由具足相,得阿耨多羅

三藐三菩提.須菩提,若汝作是念:「如

來有是說行菩薩乘人有法可滅.」.須

菩提,汝莫作此見.何以故?如來不說

行菩薩乘人有法可滅及以永斷.須

菩提,若有善男子、善女人,以滿恒伽

沙等世界七寶,持用布施,若有菩薩

於一切法無我無生,得無生忍.以是

因緣,所得福德最多於彼.須菩提,行

大乘人不應執取福德之聚.」須菩提

言:「此福德聚可攝持不?」佛言:「須菩提,

此福德聚可得攝持不可執取.是故,

說此福德之聚應可攝持

須菩提,若有人言:「如來行、住、坐、臥.」.是

人不解我所說義.何以故?須菩提,如

來者無所行去亦無所從來.是故,名

如來、應供、正遍覺知.須菩提,若善男

子、善女人,以三千大千世界地大微

塵,燒成灰末,合爲墨丸,如微塵聚.須

菩提,汝意云何?是鄰虛聚寧爲多不?」

須菩提言:「彼鄰虛聚甚多.世尊,何以

故?世尊,若鄰虛聚是實有者,世尊則

不應說名鄰虛聚.何以故?世尊,所說

此鄰虛聚,如來說非鄰虛聚.是故,說

名爲鄰虛聚,如來所說三千大千世

界則非世界,故說三千大千世界.何

以故?世尊,若執世界爲實有者,是聚

一執,此聚一執如來說非執故,說聚

一執.」佛世尊言:「須菩提,此聚一執

但世言說.須菩提,是法非可言法,嬰

兒凡夫偏言所取.

須菩提,若有人言如來說我見、衆生

見、壽者見、受者見.須菩提,汝意云何?、

是人言說爲正語不?」須菩提言:「不正.

世尊,不正.修伽陁,何以故?如來所說

我見、衆生見、壽者見、受者見,卽是非

見.是故,說我見、衆生見、壽者見、受者

見.須菩提,若人行菩薩乘,如是應知

應見應信一切諸法,如是應修,爲令

法想不得生起.何以故?須菩提,是法

想法想者,如來說卽非想,故說法想.

須菩提,若有菩薩摩訶薩以滿無數

無量世界七寶,持用布施.若有善男

子、善女人,從此般若波羅蜜經乃至

四句偈等,受持讀誦,教他修行,爲他

廣說,是善男子、善女人,以是因緣,所

生福德最多於彼無量無數.云何顯

說此經?如無所顯說,故言顯說:

如如不動 恒有正說 應觀有爲法

如暗翳燈幻 露泡夢電雲.」

爾時,世尊說是經已,大德須菩提心

進歡喜,及諸比丘、比丘尼、優婆塞、優

婆夷、衆人、天、阿修羅等一切世閒踊

躍歡喜,信受奉行.

金剛般若波羅蜜經

己亥歲高麗國大藏都監奉

勅彫造